Qui est le plus grand

Entre Jésus et ses disciples, il y a un décalage, une incompréhension, avec la souffrance qui va avec.
Quand on vit avec quelqu’un, qu’on l'aime et qu'on ne sent pas comme lui, qu’on ne se comprend pas
sur certains terrains essentiels de l'existence, on a mal.

Jésus leur parle de son rejet par les hommes, d’un rejet qui ira jusqu'a le tuer, mais aussi de sa
résurrection et eux les apotres ne comprennent pas et en plus ils ont peur de l'interroger. Ils sont
bloqués et ¢a leur fait mal, comme une cassure, une fissure en train de s'élargir entre Lui et eux.
Qu'on se batte avec ses adversaires, qu’on ne puisse pas s'entendre, ni se voir, ni sentir ses ennemis,
ses concurrents, ses rivaux, nous avons fini par nous y habituer: c’est la vie, disons-nous, il faut se
battre c'est normal. Il faut donc s'armer pour la vie et se blinder contre les combats a toutes les étapes
de la vie.

Mais lorsqu'il y a des blessures, des fissures entre des gens qui s'aiment, entre soi-méme et les siens,
dans le foyer, avec les enfants, avec nos amis ou nos compagnons de travail, les membres de notre
communauté chrétienne, dans notre paroisse, dans notre église et par-dessus tout avec Dieu, avec
Jésus-Christ, avec I'Esprit; parce que on découvre que son chemin n'est pas le ndtre, que ses pensées
ne sont pas les ndtres, alors la peur nous vient, nous nous taisons. Nous fuyons sans le dire parce que
ce genre de rupture est insupportable. Oui les plus grandes souffrances, les plus grandes blessures
viennent de ceux qui nous sont proches...

Jésus aussi connait cette douleur infinie de n'étre pas recu chez les siens. Arrivés a Capharnaiim et
rentrés a la maison, Jésus demande a ses disciples: de quoi discutiez-vous en chemin? C’est que les
disciples, durant la marche parlaient dans son dos, entre eux et vous savez ce que ¢a fait quand vos
amis parlent dans votre dos...Et ils se taisent. Ca y est le fossé est creusé, quelque chose est en train
de se casser entre Jésus et ses disciples.

Or voici que Jésus, une fois de plus, ne réagit pas comme nous. Il ne se drape pas dans sa dignité
bafouée, Il ne s'enveloppe pas dans sa grandeur solitaire, Il ne serre pas les dents pour tenir seul avec
sa fierté avec Dieu, contre ses amis.

Il s'assoit et appelle les Douze. Oui, nous allons nous parler ensemble de cette brisure entre nous.
Les mots sont bien courts pour raconter ce qui peut se passer entre Jésus et nous, entre des freres,
entre un homme et une femme, entre des parents et des enfants, entre amis lorsqu'ils acceptent de
s'asseoir pour regarder ensemble la brisure qui est apparue entre eux.

La premiére chose c'est qu'eux, ils n'ont pas fuient, furtivement, chaque jour un peu plus. Ils n'ont pas
dit non plus: ne t’inquicte pas c'est pas grave! Ca s'arrangera, avec un sourire triste prét a fondre en
larmes des qu'on se retrouve seul.

La deuxiéme chose c'est que Jésus parle. Il parle du terrain ou a lieu cette brisure entre lui et les siens.
Et ce terrain le voici qui est le plus grand? Est-ce que je suis reconnu? A quoi je sers? Qui s'intéresse
a moi? Qu’elle place je tiens dans la vie, aux yeux des autres, aux yeux de Dieu? Est-ce que je suis
utile? Est-ce que 1'on m'aime? Et moi, et moi qu'est-ce que je suis dans tout ¢a.

Or devant ce volcan qui secoue et crache du feu au fond de nous tous Jésus parle de deux chemins.
En écoutant les textes de la Bible que nous venons de lire, on peut appeler ces deux chemins: le
chemin de la rivalité et le chemin de I'accueil.

Nous connaissons bien le premier chemin. Il nous colle a la peau. C’est les mille et une fagons de
nous plier sur nous-méme, de courber notre corps sur lui-méme, de se recroqueviller face a ce qui
nous arrive. Comme si les autres et leurs différences étaient un danger pour nous, un jugement de
notre propre vie. Alors tout devient concurrence, rivalité, jalousie: elle n'aime pas que moi, il ne
pense qu'a son travail, il réussit mieux que moi, ma mére préfére mon frére .On s'occupe plus des
personnes agées que des jeunes(ou l'inverse), on fait plus de choses pour les étrangers que pour les
frangais (ou l'inverse).

Au bout de tout ca, il y a la discorde, la violence et I'injustice. A l'origine de tout ¢a il y a la peur de
ne pas s'en tirer. Ca s'appelle la convoitise. Parce que la convoitise c'est d'abord un désir malade,
malade d'avoir matérialisé la vie et les personnes, d’en avoir fait des objets, malades d'étre pris au
piege de ses propres images. Et voila I'enchainement fatal.



2

Nous sommes plein de convoitise et nous n'obtenons rien, donc nous tuons. Nous sommes jaloux et
nous n'arrivons pas a nos fins, alors nous faisons la guerre et nous n'obtenons rien parce que nous ne
prions pas. Et quand nous prions nous ne recevons rien parce que notre pricre est mauvaise, elle est
mauvaise parce qu’elle se crispe sur notre propre peur, notre propre fagon de voir. Elle n'est pas un
cri, un appel vers I'Autre.

Cet enfermement est dramatique non seulement parce qu'il produit la violence, mais surtout parce
qu’il produit des lézardes un jour ou l'autre dans la famille, entre amis entre fréres, entre Dieu et nous.
Et voici l'autre chemin: Jésus prend alors un enfant, Il le place au milieu d'eux, I’embrasse et leur dit:
Celui qui accueille un enfant comme celui-ci, c’est moi qu'il accueille.ET celui qui m'accueille
accueille celui qui m'a envoyé. C’est que prendre un enfant par la main au nom de Jésus c'est
reconnaitre que la vie qui palpite en lui vient de plus loin que nous et va plus loin que nous. C’est
découvrir que la vie d'un autre que nous peut étre autre chose qu'une menace pour nous, un jugement
sur nous.

Accueillir un enfant au nom de Jésus c'est sans doute l'expérience la plus simple qui donne de 1'espace
a notre propre existence, qui ¢largit 'horizon du c6té de 1'avenir comme du c6té de celui qui 1'a envoyé.
Embrasser un enfant au nom de Jésus, c¢’est ouvrir la porte a la sagesse qui vient de Dieu. C’est avoir
enfin les yeux en face des trous et non pas a I'envers, tournés vers notre propre cinéma. C’est voir les
murs de nos prisons traversés par une aventure humaine qui nous déborde de toute part et qui nous
montre notre place parmi les autres. Une aventure humaine qui a du temps et de 1'espace, du souftle,
qui a la vie devant nous et des promesses derriére nous.

Une aventure humaine qui cesse d'étre réduite a vouloir tout et tout de suite mais qui au contraire
garde mémoire des anciens et lit a ciel ouvert dans les yeux des enfants, I’espérance offerte comme
une main tendue.

C'est ce qui s'appelle la tolérance, la compréhension, la miséricorde, la paix. La véritable grandeur
des hommes ce n'est pas le progrés vers des hommes plus forts, plus rudes, plus performants, plus
militants, plus généreux. C’est une ouverture douloureuse et nouvelle, comme un accouchement. Un
souffle qui enfante au milieu de toutes les nations et dans toutes les générations malgré les injustices
et les guerres des hommes et des femmes guéris, sauvés réconciliés. La véritable grandeur de I'homme
ce n'est pas de travailler comme des mercenaires pour que nos enfants deviennent des robots
immortels et capables de tout, mais c'est de nous éveiller au désir que Dieu a sur nous et sur nos
enfants. Il y a une distance infinie entre la plus grande réussite humaine et cette ressemblance de Dieu
fragile et fugitive que nous percevons chez un enfant quand nous l'accueillons au nom du Seigneur.



